
Filosofický časopis  ročník 73  2025/4  631

Zrcadla (v) pohledu:  
Michel Foucault a Josef König 
ad marginem teorie vidění obrazu1

Tomáš Murár
Filozofická fakulta Univerzity Karlovy, Praha
tomas.murar@ff.cuni.cz

Abstract:
Seeing (in) Mirrors: Michel Foucault and Josef König ad marginem the Theory of 
Seeing the Image 
This study, with the help of Michel Foucault’s texts from the late 1960s and early 
1970s and with notes on the mirror from the late 1930s by Josef König, investigates 
the topos of the mirror in selected works of art, by the means of which it points to 
the epistemological transformations in modern thinking in relation to the image and 
its seeing by the viewer. Foucault opened up the meaning of the mirror in relation to 
the issue of gaze and image in The Order of Things (1966) and also, fragmentarily, in 
the lecture Of Other Spaces (1967) and in texts on paintings by Eduard Manet (1971) 
and René Magritte (1968/1973). König dealt with mirrors as a metaphor for the re-
lationship between thinking and being in his habilitation thesis from 1937 and sub-
sequently in his posthumously published notes from the same period. The present 
study argumentatively synthesizes these texts as a metatheory of the image, and on 
this basis offers an archaeology of a gaze through its separation from the principle of 
the imitation of external reality and a viewer’s position in it. The aim of the study is 
to show the meaning of the phenomenon of a mirror reflection as a deliberate theory 
of seeing the image that is not understood as a reflection of the seen or a revelation of 
the invisible, but as the questioning of the meaning of seeing itself. 

Keywords: Michel Foucault, Josef König, mirror, image theory, seeing, painting

DOI: https://doi.org/10.46854/fc.2025.4r.631

Belgický malíř René Magritte v díle Zakázaná reprodukce (Le reproduction 
interdite) z roku 1937 zobrazil dvě postavy otočené k divákovi zády,2 přičemž 
divák je veden k jejich identifikaci jako jedné osoby zobrazením rámu zrca-
dla: naše běžná zkušenost se zrcadly totiž napovídá, že v okamžiku pohledu 

1	 Tato práce vznikla za  podpory projektu „Za  hranice bezpečnosti: role konfliktu v  posilování 
odolnosti“, reg. č.: CZ.02.01.01/00/22_008/0004595, financovaného z  Evropského fondu pro 
regionální rozvoj. 

2	 K Magrittovu dílu viz Lipinsky, L., René Magritte and the Art of Thinking. London, Routledge 
2019, zejm. s. 61–84.



632  FČ  2025/4  Tomáš Murár

do zrcadla nevidíme někoho druhého, ale toho, kdo se do zrcadla dívá.3 Nic-
méně předpoklad, že se jedná o zrcadlo, a s ním dispozice jednoznačné iden-
tifikace dvou postav jako jedné osoby prohlížející si svůj odraz, je v Magritto-
vě díle narušen ukázáním „v zrcadle“ nikoli tváře postavy, ale opakujícího se 
motivu zad, který vidíme v prvním plánu malby. Náš pohled na Magrittovo 
dílo se tak nesetkává s odrazem v zrcadle, jak jsme na něj navyklí z naší každo-
denní zkušenosti, ale s pohledem na obraz zrcadla – v tom nevidíme pohled 
postavy do zrcadla otočené k nám zády, ale opakující se divákův pohled na to, 
co vidíme v prvním plánu malby. Jinými slovy, v Magrittově zrcadle vidíme 
odraz divákova pohledu na obraz. Snaha o uchopení významu této zkušenosti 
je cílem předkládané studie. 

* * *

Magrittův obraz z roku 1937 vyvolává tázání se po významu toho, co vidí-
me, předpokládáme-li, že vidíme obraz muže stojícího před zrcadlem, jenž 
neodráží jeho tvář, jak bychom to očekávali na základě naší zkušenosti se 
zrcadly z běžné skutečnosti; je možné uvažovat, že takový obraz zrcadlového 
odrazu záměrně uchvacuje divákův pohled a stává se jeho vstupem do jiného 
prostoru, jenž spojuje běžnou skutečnost jako heterotopii a utopii, jak o nich 
v roce 1967 uvažoval Michel Foucault;4 ten byl přesvědčen, že „v zrcadle se vi-
dím tam, kde nejsem, v neskutečném, virtuálním prostoru, který se otevírá 
za povrchem zrcadla; jsem tam, kde nejsem, jakýsi stín, který mi poskytuje 

3	 Kdyby nebyl v obraze naznačen rám zrcadla, mohli bychom předpokládat, že se díváme na dvě 
postavy, které jsou například dle poslední módy totožně oblečené (jako v Magrittově obrazu 
Golconda z roku 1953). O nejednoznačnosti dvou postav jako identické osoby, o to více jako 
„anti-portrétu“ Magrittova patrona, básníka E. Jamese, uvažuje R. Konersmann. Německý 
filosof se zabýval zejména kontextem Magrittova díla a jeho zájmem o paradox zrcadlového 
ne-odrazu, který může vypovídat o formě zobrazeného, aniž by se podobal tomu, k čemu se 
vztahuje. Konersmann svou tezi rozvedl v diskuzi s H. Nibbrigem, který Magrittův obraz zahr-
nul do svých spekulativních úvah o zrcadle v malířství a literatuře 19. a 20. století. Viz Koners-
mann, R., René Magritte. Die verbotene Reproduktion. Über die Sichtbarkeit des Denkes. Frank-
furt a.M., Fischer Verlag 1991, s. 52–53; Nibbrig, H., Spiegelschrift. Spekulationen über Malerei 
und Literatur. Frankfurt a.M., Suhrkamp 1987, s. 296–301. 

4	 Utopie, jak Foucault dovozoval, byla místa neskutečná, na rozdíl od heteretopie, jež byla od-
razem a převrácením skutečných míst. Na pomezí těchto neexistujících a jiných míst Foucault 
umístil zrcadlo. To bylo utopií proto, že zobrazovalo místo, které neexistuje v okamžiku po-
hledu na něj – zrcadlový odraz skutečnosti je neskutečný, není možné do takového prostoru 
vstoupit, respektive když se otočíme, obraz vytvořený v odrazu zrcadla zmizí. Heterotopií je 
pak zrcadlo z toho důvodu, že i přes neexistenci prostoru v odrazu je možné se v běžném pro-
storu konfrontovat se zrcadlově vytvořeným obrazem. Neboť samo zrcadlo, na rozdíl od uto-
pie, existuje ve skutečnosti, je v  jeho prostoru objektem, a  jako takové zrcadlo působí zpět 
na běžnou skutečnost tím, že reflektuje prostor její existence. Viz Foucault, M., O jiných prosto-
rech. In: týž, Myšlení vnějšku. Přel. Č. Pelikán – M. Petříček – S. Polášek – P. Soukup – K. Thein. 
Praha, Herrmann a synové 2003, s. 71–86, zejm. s. 76–77.



Zrcadla (v) pohledu: Michel Foucault a Josef König ad marginem …  633

mou vlastní viditelnost, který mi umožňuje, abych se viděl tam, kde nejsem 
přítomen.“5 

O možnostech a důsledcích takového prostoru si francouzský filosof s bel-
gickým malířem korespondovali na konci šedesátých let minulého století.6 
Magritte v reakci na vydání Slov a věcí Foucaultovi napsal, že myšlenka ob-
razu, i když je sama o sobě neviditelná, je v každém obraze evidentní, ne-
boť se právě obrazem ukazuje pohledu;7 tento argument Magritte podpořil 
příkladem z dějin malířství, neboť, „Las Meninas jsou viditelným obrazem 
Velázquezova neviditelného myšlení“.8 Tím Magritte odkazoval k Foucaulto-
vě argumentaci z první kapitoly Slov a věcí; zde Foucault ukázal,9 že chceme-li 
pochopit obraz Dvorních dam (Las Meninas) španělského malíře Diega Veláz
queze z roku 1656, je nutné věnovat pozornost zrcadlu, které „neodráží vlast-
ně nic, co se nachází ve stejném prostoru jako ono samo“.10 

Podle Foucaulta je to totiž reprezentace prostoru, který sám o sobě není 
možné zobrazit jinak než jako něco jiného, jelikož je něčím jiným než zobra-
zeným prostorem. Proto, aby malíř upozornil na virtualitu prostoru králov-
ské reprezentace – neboť vytváří svým společenským postavením jiné místo, 
nežli je běžný prostor pohledu –, Velázquez podle Foucaulta narušil repre-
zentaci jako odraz skutečnosti a vytvořil obraz pro uchvácení divákova po-
hledu,11 aby ukázal, že pohled již v obraze neplatí jako nekonfliktní potvrzení 
běžné skutečnosti, ale je obsahem, jenž si pro svou existenci prostor obrazu 
přebírá a vytváří jeho odraz.12 Obraz tak podle Foucaulta v polovině 17. sto-
letí přestává být vůči pohledu pasivní, neboť si jej podmaňuje, aby mohl jeho 

5	 Tamtéž, s. 76. 
6	 Viz Two Letters by René Magritte. In: Foucault, M., This is Not a Pipe. Transl. by J. Harkness. 

Berkeley – Los Angeles – London, University of California Press 2008, s. 57–58. 
7	 Tamtéž, s. 58.
8	 Tamtéž, s. 57. 
9	 Foucault, M., Slova a věci. Přel. J. Rubáš. Praha, Computer Press 2007, s. 9–18.
10	 Tamtéž, s. 12.
11	 Specifická koncepce pohledu mohla pramenit ve Velázquezově znalosti italské teorie umění 16. 

a 17. století, jejíž traktáty o malířství byly součástí jeho knihovny. Ty pojednávaly o platónské ideji 
jako významu umělecké činnosti, přičemž zejména F. Zuccari definoval komplementární vztah 
mezi vnitřní a vnější kresbou (disegno interno a disegno esterno) ve významu zjevování božské 
ideji v umělcově myšlení na jedné straně, a v jeho díle na straně druhé. Pouze malíř měl možnost 
uvidět neviditelné, tedy božskou myšlenku, kterou následně mohl zachytit v materiálu, aby ji zvi-
ditelnil ve vnějším světě. Zuccariho myšlenky do španělského uměleckého prostředí 17. století 
přenesl ve svém traktátu Arte de la Pintura Velázquezův učitel a tchán, Francisco Pacheco. Viz 
Zuccari, F., L’idea de’ pittori, scultori ed architetti. Roma, Marco Pagliarini 1768, s. 11–20; Pacheco, 
F., Arte de la Pintura, su antiguedad y grandezas (1649). Edición, introducción y notas: Bonaventu-
ra Bassegoda i Hugas. Madrid, Cátedra 1990. Viz také Tolnay, Ch., Velázquez’ Las Hilanderas and 
Las Meninas (An Interpretation). Gazette des Beaux-Arts, 35, 1949, Nr. 1, s. 21–38.

12	 C. Justi na konci 19. století upozornil na přímé využití zrcadel při malování obrazu, tedy před-
ložil tezi, že za královským párem stojícím před malířem bylo umístěno veliké zrcadlo, aby byl 
Velázquez schopen pojmout celou scénu tak, jak ji zachytil na svém plátně. Viz Justi, C., Veláz
quez und sein Jahrhundert. Zürich, Phaidon 1933, s. 710–718.



634  FČ  2025/4  Tomáš Murár

prostřednictvím ukázat evidentní neviditelnost struktury toho, co zobrazu-
je, tedy odraz skutečnosti, kterou sám není.13 

Velázquezův obraz jako tuto evidentní neviditelnou strukturu prostoru 
ukazuje královský pár, poněvadž ten umožňuje viditelnost daného prostoru 
nejen tím, že se Velázquezův ateliér nachází v královském paláci,14 ale rovněž 
proto, že je to královský pár, který i přes svou nepřítomnost vždy uplatňuje 
svou konstitutivní moc nad každým prostorem.15 To je podle Foucaulta zřej-
mé umístěním královského páru do zrcadla, které se nachází jednak v úrov-
ni pohledu malíře hledícího na diváka, jednak vedle vchodu, ve kterém stojí 
muž – stejně jako je on zastaven v pohybu mezi vnějším a vnitřním prosto-
rem, tak zrcadlo zachycením odrazu a přetvořením jej jako nezávislého obra-
zu odhaluje proniknutelnost mezi skutečným a virtuálním místem.16

Dvorní dámy proto mohou nabízet obdobný zrcadlový odraz pohledu di-
váka jako jeho záměrné uchvácení, jaký nacházíme v Magrittově Zakázané 

13	 Foucaultova interpretace byla následována širokou debatou, jejíž všechny argumenty zde není 
možné uvést. Za nejvýznamnější autory lze považovat L. Steinberga a S. Alpersovou. Steinberg 
zdůraznil odraz královského páru v zrcadle v okamžiku pohledu diváka jakožto situujícího krále 
a královnu vedle diváka. Tato pozice je pro Steinbergovu interpretaci důležitější, nežli je tomu 
pro Foucaulta v  jeho zájmu o  vzájemnou záměnu moci pohledu diváka a  královského páru 
– pohled na plátno podle Steinberga neustále mění centrum samotného obrazu a tím i  jeho 
významu. Alpersová ukázala, že re-prezentace má své vlastní hodnoty již pro okamžik samot-
ného pohledu, jenž je v obraze reprezentován; obraz mluví již tím, že je viděn. Proto Alperso-
vá zdůraznila nový modus reprezentace, který obrací princip malby jako okna na svět, čímž 
je otevřena možnost uvažovat o reprezentaci skutečnosti jako ukázání jejích společenských 
podmínek. Viz Steinberg, L., Velázquez’ „Las Meninas“. October, 19, 1981, s. 45–54. Dostupné 
na: https://www.jstor.org/stable/778659; [cit. 24. 10. 2025]. Alpers, S., Interpretation without 
Representation, or, The Viewing of Las Menians. Representations, 1, 1983, s. 30–42. Dostupné 
na: https://www.jstor.org/stable/3043758; [cit. 24. 10. 2025]. 

14	 Viz Orso, S. N., Philip IV and the Decoration of the Alcázar of Madrid. Princeton, NJ, Princeton 
University Press 1986, s. 32–117.

15	 Zájem o prostor a o jeho geometrickou rekonstrukci v diskuzi s Foucaultovou interpretací na-
bídl: Snyder, J., „Las Meninas“ and the Mirror of the Prince. Critical Inquiry, 11, 1985, No. 4, 
s. 539–572. Podle Snydera se v zrcadle odráží dvojportrét na plátně, u něhož stojí malíř. V čes-
kém prostředí na Snydera a další interprety vymezující se vůči Foucaultovu výkladu kriticky na-
vázal L. Kvasz. Ten propojením poznatků neeukleidovské geometrie formu obrazu vyložil jako 
neúběžníkový prostor poukazující na možnost sebeuvědomování si diváka skrze sebe-uzavření 
reprezentace ve smyslu otevřeného prostoru pro pohled. Tyto interpretace lze nahlížet jako 
důležité doplňky k  výkladu smyslu Velázquezova obrazu, zbavující jej jeho paradoxu vidění, 
který nabízí Foucault; tímto způsobem Snyder i Kvasz ukazují, že smyslem obrazu zrcadla je 
alegorizace Velázquezova umění. Viz Kvasz, L., Prostor mezi geometrií a malířstvím. Vývoj pojetí 
prostoru v geometrii a jeho zobrazování v malířství od renesance po 20. století. Přel. B. Kamrlová. 
Praha, Slovart 2019, s. 104–111.

16	 Rovněž U. Eco odlišil mezi reálným a  virtuálním obrazem zrcadla, přičemž počítá s  lidským 
návykem „číst“ zrcadlo, tedy chápání předpokladu jeho obrácení, které není v důsledku vlast-
ností zrcadla, ale našeho návyku ozkoušeného pohybem těla vůči povrchu zrcadla, respekti-
ve reálného obrazu vůči obrazu virtuálnímu. Podle Eca svým reálným obrazem těla vnímáme 
virtuální prostor obrazu, a  tím jsme schopni orientovat se v zrcadlovém obrazu jako znaku, 
kterým zrcadlo není, ale o kterém víme, že se v něm vyskytuje prostor skutečný, jenž znaky 
využívá ke  své (slovní jako obrazové) konstrukci. Viz Eco, U., O  zrcadlech a  jiné eseje. Znak, 
reprezentace, iluze, obraz. Přel. V. Mikeš – V. Valentová. Praha, Mladá fronta 2002, s. 13–50.



Zrcadla (v) pohledu: Michel Foucault a Josef König ad marginem …  635

reprodukci: v  díle španělského malíře je role pohledu diváka zdůrazněna 
umístěním infantky se členy dvora vedle malíře, přičemž jejich portrét ob-
raz ukazuje, aniž by jej malíř hledící na diváka maloval. Malíř totiž vytváří 
jejich portrét v prostoru, v němž je inscenováno tvoření portrétu královské-
ho páru, který je viditelný pouze v odrazu zrcadla; tím je obraz zrcadlem po-
hledu, neboť malíř, hledící na diváka, vidí to, co vidí divák v odrazu zrcadla 
jako samostatný obraz – malíř maluje infantku takovým způsobem, že hledí 
na diváka jako na královský pár, kterým divák není, stejně jako není viditelná 
malba, na níž by měla být malována reprezentace královského páru. Namís-
to ní je viditelný portrét infantky – a královský pár je obrazem v zrcadlovém 
odrazu, na nějž divák hledí jako na samostatný obraz. Skutečnost prosto-
ru infantky jako malovaného portrétu je tudíž reflektována pohledem divá-
ka uchváceného pohledem malíře, který ze skutečnosti vytváří jiný prostor 
ve svém díle. V tomto prostoru divák není královským párem, stejně jako 
obraz není viditelným zrcadlem skutečnosti, i když se jí může podobat. Pro-
to, jak píše Foucault, „místo toho, aby kroužilo kolem viditelných předmětů, 
překračuje zrcadlo celé znázorněné pole, nedbá ničeho, co by mohlo zachytit, 
a navrací viditelnost tomu, co setrvává mimo jakýkoli pohled“.17 

Zrcadlo proto „dává za sebou vzniknout jinému prostoru“,18 který je hra-
nicí mezi tím, co je v obrazu zobrazeno jako jeho podstata, a tím, co jako od-
raz běžného prostoru, neboť, „obraz vcelku pozoruje výjev, pro který je on 
sám výjevem“.19 Jinými slovy, podle Foucaulta lze ve Velázquezově zrcadle sle-
dovat dialektický proces oddělení se obrazu a odrazu jako tematizování jiné-
ho prostoru, který uzavírá skutečnost do vlastních struktur pohledu. „Funk-
cí tohoto zrcadlení,“ jak zakončil francouzský filosof svou studii o Dvorních 
dámách, „je vtáhnout dovnitř obrazu to, co je intimně cizí: pohled, který ho 
organizuje, a pohled, před kterým se rozprostírá“.20

Blízkost Foucaultova a Magrittova myšlení nad obrazy následně vykrys-
talizovala v roce 1973 do Foucaultovy eseje o Magrittových malbách dýmky, 
která není dýmkou.21 Pro úvahu o zrcadle jako vstupu do  jiného prostoru 

17	 Foucault, M., Slova a věci, c.d., s. 12.
18	 Tamtéž, s. 16. 
19	 Tamtéž, s. 17. 
20	 Tamtéž, s. 18. 
21	 Foucault, M., Ceci n’est pas une pipe. Deux lettres et quattre dessins de René Magritte. Paris, 

Fata Morgana 1973. Foucault psal o Magrittově obrazu z roku 1929 nazvaném Zrada obrazů či 
Toto není dýmka (La trahison des images / Ceci n´est pas une pipe), a následně o variantě tohoto 
díla z  roku 1966 nazvaném Dvě záhady (Les deux mystères). Magritte v  těchto dílech zdvojil 
význam obrazu jako odhalení principu, čím obraz není, a to navzájem korespondujícími obrazy 
jednak dýmky, jednak nápisu, že se nejedná o dýmku. Jak Foucault upozornil, malíř je záměrně 
postavil do juxtapozice vzájemného odrazu, v němž obraz dýmky i obraz nápisu jsou si navzá-
jem dvojníky, kteří si nejsou jisti, zdali hledí na sebe samotného, či na někoho druhého, neboť 
jejich zrcadlová korelace podle Foucaulta umocňuje význam obrazu jako něčeho, čím sám není, 
i přesto, že jeho způsob zobrazení umožňuje reflexi předmětu, který zobrazují. Viz Prange, R., 
Der Verrat der Bilder. Foucault über Magritte. Freiburg, Rombach 2001. 



636  FČ  2025/4  Tomáš Murár

pohledem diváka je však důležitější méně reflektovaná souvislost mezi Fou-
caultem a Magrittem, totiž to, že se Foucault na přelomu šedesátých a sedm-
desátých let věnoval dílu Eduarda Maneta,22 kterým se v padesátých letech 
zabýval i Magritte, jak na to filosofa upozornil v jejich vzájemné korespon-
denci z konce šedesátých let. Oba dva autory na Manetově díle z konce 19. sto-
letí zajímalo zdůraznění zkušenosti pohledu diváka jako obsahu obrazu. 

Magritte k dopisu adresovanému Foucaultovi 23. května 1966 přiložil re-
produkce svých obrazů Perspektiv, mimo jiné Manetova balkónu (Perspecti-
ve II: Le Balcon de Manet) z roku 1950. Na původním Manetově díle Balkón 
(Le balcon) z roku 1869 sledujeme skupinu dvou žen v bílých šatech sedících 
na balkóně a hledících na ulici před nimi; co konkrétně upoutalo jejich po-
hled, není divákovi jasné. Za ženami stojí muž v černém obleku. Nachází se 
v kontrastně rámovaném tmavém prostoru interiéru pokoje, v němž v levém 
rohu prochází mladý chlapec. Magritte v roce 1950 zopakoval tuto kompo-
zici, avšak namísto figur na balkón i do interiéru umístil dohromady čtyři 
rakve. O této záměně pak Magritte Foucaultovi v dopisu ze 4. června 1966 
prozradil, že to byl význam dekorativního charakteru balkónu, který mu 
umožnil na místě, do kterého Manet umístil bledé postavy, postavit rakve 
s tím, že tato záměna by byla hodna vědeckého zhodnocení, kterého ale on 
sám není schopen.23 

Magritte zároveň Foucaultovi napsal, že obraz může tematizovat mož-
nost uvidět neviditelné ve skutečnosti, poněvadž viditelnost mohla být podle 
malíře skryta ve skutečnosti různými způsoby – na rozdíl od neviditelnosti, 
která se dává pohledu ve své úplnosti pouze v malířském díle.24 Magritte, jak 
zmínil, z tohoto důvodu díla jiných malířů přetvořil, aniž by se věnoval jejich 
původním záměrům, neboť ty jsou skryté v mysli jejich tvůrců. Proto to bylo 
pozorování Manetova díla a přepracování jeho plochého prostoru do „per-
spektiv“ s rakvemi, které byly Magrittovým myšlením nad Manetovým dí-
lem, zviditelňujícím principy jeho vlastního uvažování – tento koncept 
na sebe navázaných pohledů viditelného obrazu jako jeho obsahu je patrný 
ve Foucaultově vlastním výkladu Manetova Balkónu; Foucault charakterizo-
val plošnost celého výjevu, podpořenou absencí stínů ve tvářích jednotlivých 
postav, které byly fixovány v černém prostoru, do něhož ale nepatří, jelikož 

22	 Foucault se Manetovými obrazy zabýval při různých příležitostech v  přednáškách mezi lety 
1967–1971. Viz Bourriaud, N., Michel Foucault: Manet and the Birth of the Viewer. In: Foucault, 
M., Manet and the Object of Painting. Transl. by M. Barr. London, Tate Publishing 2011, s. 7–20. 
Manet byl znalcem Velázquezova díla. Viz Tinterow, G. – Lacambre, G. (eds.), Manet/Velázquez. 
The French Taste for Spanish Painting. New Haven – London, Yale University Press 2003. 

23	 Two Letters by René Magritte, c.d., s. 58.
24	 V Magrittově argumentaci tak můžeme nacházet obdobný důraz, který byl důležitý pro teorii 

malířství v 17. století, jak ji popsal Zuccari a jak byla pravděpodobně známá Velázquezovi. Viz 
výše pozn. č. 11. 



Zrcadla (v) pohledu: Michel Foucault a Josef König ad marginem …  637

je jim zamezen vstup do jeho hloubky. To bylo podle Foucaulta způsobeno 
výstavbou obrazu v jeho opakování rozměrů plátna, tvořící ohraničenou plo-
chu neprostupné černé barvy namísto iluze hloubky vybízející pohled k pro-
niknutí do jeho prostoru. Proto jsou podle Foucaulta v Manetově obrazu „tři 
postavy zavěšeny mezi tmou a světlem, mezi interiérem a exteriérem, mezi 
místností a denním světlem“.25 

Tyto figury se totiž nacházejí na hranici dvou prostorů, od kterých jsou 
odděleny, ale současně jsou do nich i začleněny povrchem okna, jenž může 
být nahlížen jako topos zrcadla, které nevytváří odraz, ale vlastní obrazy po-
hlcující pohled za účelem reflexe prostoru pohrávajícího si „se svými čistými 
a jednoduchými vlastnostmi, se svými materiálními vlastnostmi“.26 Dvě ženy 
stojí před tímto oknem a muž se ukazuje pouze v něm, a proto se podle Fou-
caulta stává obrazem; může se tedy jednat o hru pohledů za účelem temati-
zace vidění obrazu jako jiného prostoru. O století později pak Magritte mohl 
pokračovat v takto tvořené perspektivě pohledů a zaměnit postavy za rakve, 
neboť pohled na obraz zaniká v okamžiku, kdy splyne zcela se svým odra-
zem. To může být evidentní, když si Foucault hlediskem Magrittovy verze 
v Manetově obrazu všímá, že „je to skutečně tato hranice života a smrti, svět-
la a tmy, která se zde projevuje prostřednictvím těchto tří postav; těchto tří 
postav, o nichž by se navíc dalo říci, že i ony k něčemu vzhlížejí, že intenzivně 
hledí k něčemu, co nevidíme“.27

 Princip pohledu k  něčemu, co nevidíme, Foucault vymezil i  jako obsah 
Manetova jiného obrazu, Baru ve Folies-Bergére (Un Bar aux Folies-Bergére) 
z roku 1882.28 Při pohledu na něj je divák podle Foucaulta znejistěn ve své 
pozici vůči malovanému prostoru znázorněním zrcadla, které se nachází 
za zády ženské postavy stojící za barem. Ve filosofově interpretaci Manet 
pomocí zrcadla definuje pohled diváka jakožto zájem samotného díla, neboť 
za ženou sledujeme odraz jejích zad, a současně v tomto odraze divák vidí 
muže, jenž stojí těsně před tváří ženy. Muž se dává vidět pouze v tomto od-
razu zrcadla; figura, jež by měla stát těsně před tváří ženy na základě běžné 

25	 Foucault, M., Manet and the Object of Painting, c.d., s. 70. 
26	 Tamtéž, s. 71. 
27	 Tamtéž. 
28	 Tamtéž, s. 73–78. Doposud určující interpretaci tohoto obrazu předložil Clark, T. J., The Pain-

ting of Modern Life. Paris in the Art of Manet and His Followers. New York, Alfred A. Knopf 1985, 
s. 205–258. Na Clarka navázali autoři představující „New Art History“. Viz Collins, B. R. (ed.), 
12 Views of Manet’s Bar. Princeton, NJ, Princeton University Press 1996. Kritickou revizi těchto 
výkladů nabídl Duve, T., How Manet’s ‘A Bar at the Folies-Bergère’ Is Constructed. Critiqual 
Inquiry, 25, 1998 No. 1, s. 136–168. Duve poukázal na Manetovu pragmatickou hru se zrcadly 
za účelem znejistění pohledu na obraz, a tím na poukázání na nejistotu plynutí času v běžné 
skutečnosti; podle Duveho Manetovým cílem nebylo zachycení paradoxu vidění, nýbrž přiro-
zenosti fragmentarizace vnímání.



638  FČ  2025/4  Tomáš Murár

zkušenosti se zrcadlem, se v obraze nenachází. Jedná se tak svým způsobem 
o obrácený paradox, než který ukazuje Magrittův obraz z roku 1937 – v Ma-
netově díle z  roku 1882 sledujeme odraz tváře muže, aniž bychom viděli 
zdroj tohoto odrazu; v Magrittově obrazu naopak sledujeme zdroj odrazu 
v zrcadle, aniž bychom viděli samotný odraz tváře. Zrcadlo v dílech těch-
to malířů – obdobně jako tomu bylo podle Foucaulta ve Velázquezově díle 
z roku 1656 – tudíž namísto toho, aby diváka ujišťovalo o rozložení iluzivní-
ho prostoru jako běžného prostoru, narušuje jeho konstituci a ukazuje, že 
odrazy zrcadla v obraze jsou recipročně jinými prostory, které – i přes svou 
výstavbu na základě běžné skutečnosti – nemusí být řízeny jejími pravidly. 

Zrcadlo zobrazené v obraze tak ve Foucaultových interpretacích Veláz
quezova i Manetova díla pohlcuje skutečný prostor diváka jeho znejistěním 
v okamžiku pohledu na něj, mísí jej s heterotopií malovaného zrcadla a vy-
tváří z nich paradox pohledu na utopický prostor obrazu. Ten se v pohledu 
stává zlomem chápání obrazu jako odrazu skutečnosti; tento zlom je pro 
pohled vytvořen zobrazením zrcadla, jež nerespektuje jeho vlastnosti, které 
divák předpokládá na základě vlastní zkušenosti se zrcadly v běžné skuteč-
nosti. Zrcadlo tím jako součást obrazu ztrácí svou funkci „‚obrazu-objektu‘, 
což byla bezpochyby základní podmínka, abychom se konečně jednoho dne 
mohli zbavit reprezentace a dovolit prostoru, aby si pohrával se svými čistý-
mi a jednoduchými vlastnostmi, se svými materiálními vlastnostmi“.29

O  ztrátě významu zrcadla jako „obrazu-objektu“ v  okamžiku pohledu 
na něj uvažoval rovněž göttingenský filosof Josef König ve své habilitační 
práci Bytí a myšlení z roku 1937, poprvé publikované v roce, kdy Magritte 
namaloval Zakázanou reprodukci.30 König upozornil, že samotný koncept 
„zrcadlového odrazu“ (Spiegel-bild) je problematický, a to o to více, jedná-li 
se o obraz tohoto zrcadlového odrazu (Bild des Spiegelbilds).31 Zrcadlo je totiž 
podle Königa obrazem (Bild), jako jím je malba (Gemälde) či fotografie; avšak 
s tím rozdílem, že existuje pouze v okamžiku, „když v zrcadle něco vidíme“.32 

To znamená, že zrcadlový odraz (Spiegelbild) je obrazem zrcadla (Bild des 
Spiegels) ve smyslu vlastnosti zrcadla obsáhnout a podržet obraz, který se 
nabízí našemu pohledu na ploše zrcadla v jeho odrazu. Není to ale podle Kö-
niga takto vzniklý obraz zrcadla, jenž je konstituující vlastností zrcadla pro 

29	 Foucault, M., Manet and the Object of Painting, c.d., s. 79. 
30	 König, J., Sein und Denken. Studien im Grenzgebiet von Logik, Ontologie und Sprachphilosophie. 

2. Aufl. Tübingen, Max Niemeyer 1969.
31	 V německém jazyce se setkáváme v obou případech s pojmem „das Bild“, které pro jasnost 

rozlišuji českými „odraz“ a „obraz“. Toto rozlišení je důležité pro Königovo odlišení „obrazu 
zrcadla“ (Bild des Spiegels) jakožto samostatně existujícího obrazu v okamžiku zrcadlení „zrca-
dlového odrazu“ (Spiegelbild).

32	 König, J., Sein und Denken. Studien im Grenzgebiet von Logik, Ontologie und Sprachphilosophie, 
c.d., s. 67. 



Zrcadla (v) pohledu: Michel Foucault a Josef König ad marginem …  639

náš pohled, jelikož takový obraz zrcadla se vztahuje k zrcadlenému předmě-
tu; vlastností zrcadla pro pohled je podle Königa samotný okamžik zrcadle-
ní. König v této úvaze vycházel z předpokladu, který si poznamenal do svých 
poznámek v roce 1936 – zrcadlo je z pozice své autenticity více než jen před-
mětem o sobě či zrcadleným předmětem, jelikož překonává svou předmět-
nost a omezuje předmětnost zrcadleného předmětu okamžikem zrcadlení, 
jímž vytváří zrcadlový odraz.33 Jak si König poznamenal, tímto způsobem 
může skutečnost zrcadlit rovněž vyleštěný kov či hladina vody. Avšak zrca-
dlo je nástroj vytvořený k tomu, aby vytvářelo obraz zrcadla, tedy za účelem 
zachycení odrazu jako obrazu v okamžiku zrcadlení. Zrcadlo je proto podle 
Königa definováno poznáním, že se v něm něco zrcadlí, je tedy zkušeností vi-
dění toho, co je zrcadleno ve vztahu zrcadla jako obrazu a zrcadleného před-
mětu jako odrazu v tomto obrazu. Proto „to, že ‚v zrcadle‘ vidíme věc samu, 
nás učí něco o samotném vidění“.34 

Takový vztah, v němž vzniká obraz zrcadla, König definoval z pozice „pře-
chodné autenticity“ (in mittlerer Eigentlichkeit).35 Ta pro Königa označova-
la spojitost mezi samotným předmětem a  vztahem k  předmětu, přičemž 
v tomto vztahování se, které je omezeno okamžikem daného vztahu, je vy-
tvořena jeho autenticita.36 König tento vztah ilustroval na příkladu zrcad-
lového odrazu krále, který je pro naše vidění přítomností krále (ve smyslu 

33	 Jedná se o posmrtně vydané poznámky, které si König zapsal po přednášce psychoanalytič-
ky L. Andreasové von Salomé. Viz König, J., Der Spiegel: Das Spiegeln als Spiegelndes (10. 9. 
1936). In: Blasche, S. – Gutmann, M. – Weingarten (Hrsg.), Repraesentatio Mundi. Bilder als 
Ausdruck und Aufschluss menschlicher Weltverhältnisse. Historisch-systematische Perspekti-
ven. Bielefeld, Transcript 2004, s. 301–302. Psychoanalytické využití zrcadla pro identifikaci já 
předložil později J. Lacan v rámci tzv. „zrcadlového stadia“ dítěte ve věku šestého až osmého 
měsíce života, kdy se dítě učí rozeznávat svou vlastní podobu ve světě jako utvářenou mezi 
symbolickým a imaginárním pojímáním sebe sama. Viz Lacan, J., Écrits. A Selection. Transl. by 
B. Fink. New York – London, W. W. Norton and Company 2002, s. 75–81.

34	 König, J., Der Spiegel: Das Spiegeln als Spiegelndes, c.d., s. 304.
35	 König, J., Sein und Denken. Studien im Grenzgebiet von Logik, Ontologie und Sprachphilosophie, 

c.d., s. 68; s. 175–179. König pracoval s  pojmem Eigentlichkeit v  návaznosti na  Heideggerův 
předpoklad bytí (Dasein) podílejícího se na  vytváření sebe-obsažnosti svého já ve  vztahu 
k okolnímu prostoru. König tento koncept převzal do svého uvažování o důslednosti myšlení 
jako předpokladu sebe-potvrzení autenticity já vůči sobě jako myslícímu já. Viz Kümmel, F., 
Josef König. Versuch einer Würdigung seines Werkes. Dilthey-Jahrbuch für Philosophie und 
Geschichte der Geisteswissenschaften, Bd. 7, 1990/1991, s. 200. König, jak se o tom zmínil v kore-
spondenci s H. Plessnerem, byl uchvácen Heideggerovými přednáškami v Marburgu. Heideg
gerovým myšlením se pak zabýval ve svých vlastních přednáškách. Viz König, J. – Plessner, H., 
Briefwechsel. 1923–1933. Hrsg. von H. U. Lessing – A. Mutzenbecher. Freiburg, Karl Aller 1994. – 
König, J., Die offene Unbestimmtheit des Heideggerschen Existensbegriff (1935). Dilthey-Jahr
buch für Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaften, Bd. 7, 1990/1991, s. 279–288.

36	 Viz Gutman, M., Metapher und Bild. Zur tätigkeitstheoretischen Deutung von Gegenständen 
mittlerer Eigentlichkeit. In: Blasche, S. – Gutmann, M. – Weingarten (Hrsg.), Repraesentatio 
Mundi. Bilder als Ausdruck und Aufschluss menschlicher Weltverhältnisse. Historisch-systematis-
che Perspektiven, c.d., s. 221–265, zejm. s. 241–250. 



640  FČ  2025/4  Tomáš Murár

německého Urbild), na rozdíl od malovaného obrazu krále, který je pro naše 
vidění jeho zpřítomněním (ve smyslu německého Abbild).37 To znamená, že 
zrcadlení krále v zrcadle je prezencí krále okamžikem zrcadlení, na rozdíl 
od malovaného obrazu krále, který je reprezentací, nikoli prezencí krále pro 
pohled – vidění zrcadlení krále předpokládá, že král je zde, můžeme se jej do-
tknout za předpokladu, že se odvrátíme od jeho zrcadlového odrazu: fyzicky 
se totiž nenacházíme před tělem krále, stejně jako při pohledu na samy sebe 
v zrcadle nestojíme před naším vlastním tělem, ale před předmětem, které 
naše tělo zrcadlí.38 Naopak malovaný obraz krále je fyzicky přítomný jako 
obraz, a je tedy možné s ním zacházet jako se zástupným tělem krále, jak to 
bylo běžné v evropských monarchiích zejména od 12. do 18. století. Na tento 
fakt upozornili např. Ernst H. Kantorowicz, Louis Marin a v případě Veláz
quezových portrétů španělského krále Filipa IV. rovněž Victor Stoichita.39

Proto v okamžiku, kdy malíř zahrne do svého malovaného obrazu zrca-
dlový odraz krále, takový obraz odrazu zrcadla záměrně nereflektuje prostor 
na povrchu plochy zrcadla jako zrcadlení ve smyslu prezence zrcadleného, 
ale existuje mimo tento prostor, v němž je více než předmětem zrcadlení; 
jinými slovy, obraz zrcadlového odrazu (Bild des Spiegelbilds) dává za sebou 
vzniknout jinému prostoru v prostoru obrazu, v němž je re-prezentován jako 
obraz zrcadla (Bild des Spiegels), tedy jako přechodná autenticita zrcadlení, 
jež se v pohledu stává stále přítomným obsahem na základě zkušenosti po-
hledu do zrcadlového odrazu (Spiegelbild). Při pohledu na obraz zrcadlové-
ho odrazu proto vzniká paradox prezence a reprezentace zrcadlení, jímž je 
tematizován samotný význam pohledu vzhledem k tomu, že pouze pohled 
definuje přechodnou autenticitu zrcadlového odrazu jako obrazu zrcadla. 
Jak König napsal již ve své dizertační práci z roku 1926, „vidící (der Sehende) 
a viděné (das Gesehene) jsou jedním celkem (Ein Zusammen). Toto viděné ne-
vzniká skrze vidění (Sehen); ale fakticky ‚bez‘ něj ( ‚ohne‘ es) není, není ‚bez‘ 
toho, kdo vidí.“40

37	 König, J., Der Spiegel: Das Spiegeln als Spiegelndes, c.d., s. 303. Viz také Weingarten, M., Die 
ausnehmende Besonderheit des Spiegelbildes. Bemerkungen zu einer Metapher im Anschluss 
an König und Leibniz. In: Blasche, S. – Gutmann, M. – Weingarten (Hrsg.), Repraesentatio Mun-
di. Bilder als Ausdruck und Aufschluss menschlicher Weltverhältnisse. Historisch-systematische 
Perspektiven, c.d., s. 99–101. 

38	 König, J., Der Spiegel: Das Spiegeln als Spiegelndes, c.d., s. 310.
39	 Kantorowicz, E. H., Dvě těla krále. Studie středověké politické teologie. Přel. D. Orlando. Praha, 

Argo 2014. – Marin, L., Le portrait du roi. Paris, De Minuit 1981. – Stoichita, V., Imago Regis. 
Kunsttheorie und königliches Porträt in den Meninas von Velázquez. Zeitschrift für Kunst-
geschichte, 49, 1986, Nr. 2, s. 177–182. 

40	 König, J., Der Begriff der Intuition. Halle, Max Niemeyer 1926, s. 4. V nástupní přednášce na uni-
verzitu v Göttingenu v roce 1954 König tuto koncepci vzájemné diference pohledu v prolínání 
vidoucího a viděného aplikoval na verš „denn da ist keine Stelle, die dich nicht sieht“ z Rilkeho 
básně „Archaické torzo Apollóna“ (Přel. V. Holan. In: Rilke, R. M., Překlady. Praha – Litomyšl, 



Zrcadla (v) pohledu: Michel Foucault a Josef König ad marginem …  641

Pro takto určenou autenticitu pohledu na obraz zrcadlového odrazu (Bild 
des Spiegelbilds) tudíž platí, že se nejedná o zobrazení zrcadla jako předmětu 
běžné skutečnosti, ale o vztahování se k re-prezentaci zrcadla, která nově vy-
tváří pohled, jenž se stává vlastností celého obrazu určovaného přechodnou 
autenticitou vztahu obrazu zrcadla (Bild des Spiegels) a zrcadlového odrazu 
(Spiegelbild).41 To znamená, že vidíme-li zrcadlový odraz (např. krále) jako 
malovaný obraz, náš pohled je znejistěn jinou konstrukcí prostoru, než v ja-
kém bychom vnímali zrcadlový odraz (krále) v běžné skutečnosti. Můžeme 
proto uvažovat, že obraz zrcadlového odrazu (krále) je záměrným tematizo-
váním pohledu, neboť umožňuje pojímat rozdíl mezi zrcadlovým odrazem 
(Spiegelbild) a obrazem zrcadlového odrazu (Bild des Spiegelbilds) jako jiné 
skutečnosti ve vztahu k běžné skutečnosti v okamžiku samotného pohledu. 

Je-li tomu tak, pak je možné na obraz zrcadlového odrazu nahlížet jako 
na teoretický predikát pohledu, respektive jako na teorii vidění formulova-
nou okamžikem pohledu na takový obraz.42 Tím je možné obraz zrcadlové-
ho odrazu považovat za horizont vidění z pozice jeho vymknutí se osvětí 
(Umwelt), jak jej pojímal Edmund Husserl,43 a to proto, že v autenticitě pohle-
du na zrcadlový odraz je definován pohled nikoli jako součást osvětí, ale jako 
součást jiného prostoru v přechodu heterotopie a utopie, řečeno s Foucaul-
tem, neboť zrcadlo je součástí tohoto osvětí dokud se nestane samostatným 
obrazem vztahem k zrcadlenému, jak upozornil König.44 Vztah zrcadlového 
odrazu a obrazu zrcadla jako obrazu zrcadlového odrazu – stejně jako tomu 
bylo pro Königa ve vztahu myšleného k bytí jako procesu myšlení bytím45 – 

Paseka 2007, s. 76–77). Viz König, J., Die Natur der ästhetischen Wirkung. In: König, J. – G. Patzig 
(Hrsg.), Voträge und Aufsätze. Freiburg – München, Karl Alber 1978, s. 256–257. K tomuto viz 
také Bollnow, O. F., Über den Begriff der ästhetischen Wirkung bei Josef König. Dilthey-Jahr-
buch für Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaften, Bd. 7, 1990/1991, s. 18–19.

41	 Na diference vytvářející vztah ke  stejnému v  Königově filosofii upozornil J. H. Mohanty. Viz 
Mohanty, J. N., The Central Distinction in Josef König’s Philosophy. Dilthey-Jahrbuch für Philo-
sophie und Geschichte der Geisteswissenschaften, Bd. 7, 1990/1991, s. 230–249. 

42	 Jedná se o vztah mezi determinovanou a modifikovanou autenticitou jakožto predikátem je-
jich vztahu k sobě navzájem. Tyto predikáty König převzal z Husserlových Logických zkoumání 
a ve vztahu k jeho pojímání zrcadla je lze chápat jako pravdivé. Tento pravdivý predikát se ale 
vztahuje pouze k  pohledu na  zrcadlo jakožto obsahu zrcadla. Viz Kümmel, F., Josef König. 
Versuch einer Würdigung seines Werkes, c.d., s. 181–182. 

43	 Viz Langrebe, L., Major Problems in Contemporary European Philosophy. From Dilthey to Heideg­
ger. Transl. by K. F. Reinhardt. New York, Frederik Ungar Publishing 1966, s. 68.

44	 König, J., Sein und Denken. Studien im Grenzgebiet von Logik, Ontologie und Sprachphilosophie, 
c.d., s. 98–102. 

45	 Pro Königa byl obraz zrcadla metaforou vztahu mezi podstatou myšlení a samotným procesem 
myšlení (Sein-Denken a Sein-Denken). Rozlišoval vzájemné vztahování se myšlení a bytí ve vý-
znamu pohybu mezi podstatou a jejím odrazem, jenž je ukázán ve smyslu přivedení do světa 
(hervorbringen) obrazu skutečnosti. Tento obraz je vytvářen viděním v okamžiku vidění, stejně 
jako myšlení ve smyslu konání bytí je smyslem bytí jako stavu přivedeného do světa procesem 
myšlení; proto byla pro Königa příhodná metafora zrcadla, jelikož v okamžiku vytvoření obrazu  



642  FČ  2025/4  Tomáš Murár

tudíž není definován předmětem zrcadla, ale jeho vlastností zrcadlení, kte-
rou získává pouze v okamžiku pohledu na něj.46 Divák proto v obrazu zrcad-
lového odrazu vidí samotné vidění, neboť si uvědomuje svůj pohled jakožto 
přechodnou autenticitu takového obrazu; a je to právě tento princip, který 
lze nacházet jako význam (nejen) Magrittovy Zakázané reprodukce.47 

Na tuto souvislost v Magrittově obraze může upozorňovat kniha v pra-
vém rohu malby, Příběhy Artura Gordona Pyma od Edgara Allana Poea z roku 
1837.48 Tato kniha je na rozdíl od figury zrcadlena způsobem, na který jsme 
navyklí z běžné skutečnosti; důvodem může být význam, který Poe ve svém 
textu přisuzuje právě principu zrcadlení ve  vztahu k  identifikaci jedince 
pohledem na vlastní tvář, kterou (ne)vidí. Poe ve svém raném díle popsal 
mořskou plavbu, během které je nalezen neznámý ostrov, na němž Pyma 
a posádku lodi vítají černí domorodci. Mořeplavci je při prvním setkání vez-
mou na svou loď, v jejímž podpalubí se domorodci vedle pušek a děl setkávají 
i se zrcadly. Pym ve svém deníku popisuje hrůzu a zároveň úžas náčelníka 
Tu-wita, když poprvé vidí svůj odraz v zrcadle, a líčí, jak se do něj domoro-
dec odmítá podívat znovu. Stejný úžas následně Pym popisuje, když poprvé 
prochází se svými druhy cizím ostrovem – nacházejí zde totiž vodu, která 
„nebyla bezbarvá a neměla také jedinou určitou barvu – když tekla, míhala 
se před očima celou škálou nachových odstínů tak, jako duhové barvy měňa-
vého hedvábí. Způsob, jakým se odstíny měnily, v nás vyvolal právě takový 
úžas, jako zrcadlo v mysli Tu-witově.“49 

Účinek zrcadlového odrazu je Poem přirovnán ke zkušenosti s barevnou 
vodou jako nemožnosti pohledu na sebe sama, poněvadž tím, že je barevná, 

(Pokrač. pozn. č. 45) zrcadla jako předpokladu uvidění obrazu, který mizí – jakmile se změní 
úhel pohledu, je určující pro to, co vidíme v okamžiku pohledu. Viz König, J., Sein und Denken. 
Studien im Grenzgebiet von Logik, Ontologie und Sprachphilosophie, c.d., s. 28–29; s. 113–114. 
Zdůraznění procesu bytí jakožto myšlení ve významu uskutečňování svého bytí je převzatým 
konceptem z Lebensphilosophie raného 20. století, rozpracovaného W. Diltheyem. König byl 
studentem G. Mische, blízkého Diltheyova studenta a zetě. Viz König, J., Georg Misch als Philo-
soph. In: Nachrichten von der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. I. Philosophish-Histo-
rische Klasse Jg. 1967, Nr. 7, s. 151–243; Soboleva, M., „Hermeneutische Logik“. Georg Misch 
und Josef König. Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 59, 2011, Nr. 4, s. 519–537. 

46	 Viz König, J., Sein und Denken. Studien im Grenzgebiet von Logik, Ontologie und Sprachphilo-
sophie, c.d., s. 114–115. K tomu viz také: Idem, Notizen bei der Redaktion der Habilitationschrift 
(15. 9. 1936). In: Blasche, S. – Gutmann, M. – Weingarten (Hrsg.), Repraesentatio Mundi. Bilder 
als Ausdruck und Aufschluss menschlicher Weltverhältnisse. Historisch-systematische Perspekti-
ven, c.d., s. 315–318.

47	 Konersmann upozornil na to, že cílem Magrittovy malby bylo „zviditelnění myšlení“ (das Den-
ken Sichtbar zu machen). Viz Konersmann, R., René Magritte. Die verbotene Reproduktion. Über 
die Sichtbarkeit des Denkes, c.d., s. 38. Je ale možné uvažovat i o tom, že cílem Magrittových 
maleb bylo spíše zviditelnění vidění. 

48	 Na Poeovu knihu v Magrittově obraze upozornil i Konersmann, avšak pouze v souvislosti s ob-
libou Poeových detektivních příběhů v surrealistickém hnutí. Tamtéž, s. 44–45. 

49	 Poe, E. A., Příběhy Arthura Gordona Pyma. Přel. J. Schwarz. Praha, Státní nakladatelství krásné 
literatury, hudby a umění 1959, s. 162. 



Zrcadla (v) pohledu: Michel Foucault a Josef König ad marginem …  643

nenabízí domorodému kmeni pohled na svou vlastní tvář v jejím odraze, jak 
jsou na něj zvyklí evropští cestovatelé. Proto zrcadlový odraz v podpalubí 
lodi je pro náčelníka domorodého kmene děsivým zážitkem vytvářejícím ob-
raz někoho druhého, stejně jako je barevná voda pro Pyma a jeho druhy pře-
kvapením z toho důvodu, že v ní nevidí svůj vlastní odraz – oběma pohledům 
je tak ukázán obraz cizího, jiného prostoru, který se neslučuje s jejich běž-
ným vnímáním skutečnosti. Bernhard Waldenfels v tomto ohledu upozornil 
na cizost pohledu jako na přirozenou součást vnímání skutečnosti, a to pro-
měnou horizontu pohledu, který není negací sebe sama jako polarity viditel-
ného a neviditelného, ale je svou vlastní znovu-definicí, jak o tom obdobně 
přemýšlel König.50 Waldenfels se ale na rozdíl od Königa vrátil ke konceptu 
„slepé skvrny“ (blinder Fleck) vidění, který předpokládá,51 že oko nemůže vi-
dět sebe samo, respektive není možné uvidět vidění.52 Proto je dle Walden-
felse slepá skvrna vidění nárokem cizího pohledu, který proniká do zkuše-
nosti a definuje viděné ve významu vyrovnávání se s tímto cizím ve smyslu 
vylučování jiných možností, které jsou rovněž cizí, ale neviditelné pro po-
hled. Gottfried Boehm z obdobného stanoviska koncepci slepé skvrny vidění 
předložil jako východisko moderního malířství ve spojení s dílem francouz-
ského malíře Paula Cézanna z přelomu 19. a 20. století, neboť je dle Boehma 
v Cézannově díle patrné, že jako diváci jsme schopni „definovat neviditelnost 
pouze jako to, co je zakotveno ve viditelném jako slepá skvrna vnímání. Ne-
viditelnost je nevyhnutelným důsledkem této slepé skvrny, která se stává 
viditelnou uprostřed samotného vidění a stanovuje jeho nutnou hranici.“53 

Zrcadlo, respektive obraz zrcadlového odrazu, jak jsme mohli sledovat 
výše, toto stanovisko přebírá jako ukazování viditelnosti pro pohled, v níž, 
„neviditelné tohoto světa vzniká ze sebe-zdvojení vidění, z přebytku vidění 
ve viděném (…), z vidění, které se vymyká samo sobě“.54 V tomto náhledu je 

50	 Waldenfels, B., Das Unsichtbare dieser Welt oder: was sich dem Blick entzieht. In: Bernet, R. – 
Kapust A. (Hrsg.), Die Sichtbarkeit des Unsichtbaren. München, Wilhelm Fink 2009, s. 11–28. 

51	 K možnostem užití tohoto pojmu ve filosofii viz např. Blecha, I., Fenomenologie a kultura slepé 
skvrny. Praha, Triton 2002, s. 72–112. 

52	 Waldenfels, B., Das Unsichtbare dieser Welt oder: was sich dem Blick entzieht, c.d., s. 21. 
53	 Boehm, G., Sehen. Hermeneutische Reflexionen. In: Konersmann, R. (Hrsg.), Kritik des Sehens. 

Leipzig, Reclam 1997, s. 286. Boehm se obrací k výkladu vztahu viditelného a neviditelného 
od M. Merleau-Pontyho, který své koncepce vnímání zakládal rovněž na příkladu Cézannova 
díla. Viz Merleau-Ponty, M., Cézannovo pochybování. In: týž, Oko a duch. Přel. O. Kuba. Praha, 
Obelisk 1971, s. 35–52. K základnímu uvedení do problematiky teorie obrazu z této pozice viz 
Boehm, G., Die Wiederkehr der Bilder. In: týž (Hrsg.), Was ist ein Bild? München, Wilhelm Fink 
1994, s. 11–38. Viz také Blecha, I., Fenomenologie a kultura slepé skvrny, c.d., s. 11–39. K recentní 
revizi dějin teorie obrazu a konceptu vidění viz Falkenhausen, S., Beyond the Mirror. Seeing in 
Art History and Visual Culture Studies. Bonn, Transcript 2020.

54	 Waldenfels, B., Das Unsichtbare dieser Welt oder: was sich dem Blick entzieht, c.d., s. 21. K této 
problematice viz také Bernet, R., Fenomén a  neviditelné (pohled). In: Chvatík, I. – Kouba, 
P. (ed.), Fenomén jako filosofický problém. Sborník prací k filosofii Jana Patočky a Eugena Finka. 
Praha, Oikoymenh 2000, s. 27–40. Pro Berneta je důležité Sartrovo stanovisko, podle kterého  



644  FČ  2025/4  Tomáš Murár

Poeova metafora barevné vody neviditelným principem skutečnosti, který 
ukazuje odlišný vztah pohledu subjektu a jeho vidění, překypující nikoli po-
znáním skutečnosti, ale viděním viděného, jako je tomu v Magrittově obrazu 
z roku 1937; stěžejní roli zde zastává Königem promýšlená přechodná auten-
ticita pohledu, pro niž zrcadlo představuje vztah viděného obrazu a pohledu 
v okamžiku vidění zrcadlového odrazu.55 Cílem obrazu zrcadlového odrazu 
tak není reflexe neviditelného principu vidění (slepé skvrny, jak ji konceptua
lizovala teorie obrazu), ale naopak radikální zviditelnění samotného vidění. 
Je proto možné uvažovat, že v Magrittově obrazu z roku 1937 – obdobně jako 
ve Velázquezových Dvorních dámách či v Manetově Baru ve Folies-Bergére – je 
to vidění obrazu jako sebe-definice pohledu, jehož reprodukce je zakázána, 
jelikož jeho hranice mají být pro diváka neviditelné, aby mohl být obraz ne-
konfliktně vnímán jako jiný prostor existující v prostoru diváka; v rozporu 
s touto nekonfliktností pohledu na jiný prostor lze obraz zrcadlového odrazu 
pojímat jako záměrný horizont pohledu v přechodu jeho autenticity jako zr-
cadlového odrazu toho, co vidíme jako obraz zrcadla, tedy pohled v okamžiku 
zrcadlení, který je iniciací, a tím i smyslem vztahu obrazu a pohledu na něj. 

Tuto reflexi vidění viděním pomocí obrazů zrcadlových odrazů lze tudíž 
chápat ve smyslu tematizace viditelnosti jako nikoli odrazu viděného či od-
halení neviditelného, ale jako tázání se po smyslu vidění z pozice autenticity 
vidění sebe sama za účelem reflexe sebe sama, jak na to ve svých poznám-
kách o zrcadlech poukázali Michel Foucault i Josef König. Jejich myšlení tak 
může zrcadla v dějinách a teorii malířství nově problematizovat nikoli pouze 
z hlediska jejich materiálního, mediálního či ikonografického využití,56 ale 
rovněž z pozice teorie vidění obrazu.

(Pokrač. pozn. č. 54) „když vnímám pohled, přestávám vnímat oči“ (s. 29). To Berneta vede 
k základnímu předpokladu, že, „pohled ostatně není neviditelný pouze pro mne, je neviditelný 
také sobě samému. To neznamená, že by byl slepý, je naopak zcela vidoucí, je to však vidou-
cí, který má slepou skvrnu. (…) Pohled je tedy neviditelným fenoménem na  cestě, ukazuje 
se v pohybu, probíhá určitou dráhu“ (s. 30). Předpoklad „pohledu na cestě“, respektive jeho 
existence mezi vidoucím a  viděným, je jasněji formulován Königovou koncepcí „přechodné 
autenticity“. K pohledu viz také Sartre, J.-P., Bytí a nicota. Pokus o fenomenologickou ontologii. 
Přel. O. Kuba. Praha, Oikoymenh 2006, s. 309–363. 

55	 Srov. s  Waldenfels, B., Das Unsichtbare dieser Welt oder: was sich dem Blick entzieht, c.d., 
s. 18. 

56	 Nejpodrobnější výzkum zrcadla z pozice jeho praktického, mediálního i ikonografického využití 
představuje Kacunko, S., Spiegel – Medium – Kunst. Zur Geschichte des Spiegels im Zeitalter des 
Bildes. München, Wilhelm Fink 2010; zde k Dvorním dámám, Baru ve Folies-Bergére a Zakázané 
reprodukci viz s. 273–293; s. 479–482; s. 561–565. Ke kulturním proměnám využití vlastností 
zrcadla viz Baltrušaitis, J., Le miroir. Rélévations, science-fiction et fallacies. Paris, Editions du 
Seuil 1978. K základnímu přehledu ikonografie zrcadla ve výtvarném umění viz Hartlaub, G. F., 
Zauber der Spiegels: Geschichte und Bedeutung des Spiegels in der Kunst. München, R. Piper und 
Co. 1951.


